
О поэтической речи 
 

 

177

 

V. ИЗ ОТЕЧЕСТВЕННОГО НАСЛЕДИЯ 
 
 
 
 
 
 

 
ОСИП МАНДЕЛЬШТАМ 

 
СЛОВО И КУЛЬТУРА 

(ФРАГМЕНТ)∗ 
 
 
Да, старый мир—«не от мира сего», но он жив более чем ко-

гда-либо. Культура стала военным лагерем: у нас не еда, а трапеза; не 
комната, а келья; не одежда, а одеяние. Наконец мы обрели внутреннюю 
свободу, настоящее внутреннее веселье. Воду в глиняных кувшинах пьем 
как вино, и солнцу больше нравится в монастырской столовой, чем в 
ресторане. Яблоки, хлеб, картофель — отныне утоляют не только физи-
ческий, но и духовный голод. Современник не знает только физического 
голода, только духовной пищи. Для него и слово — плоть, и простой хлеб 
— веселье и тайна.  

 
*          *         * 

 
Все другие различия и противоположности бледнеют перед разделе-

нием ныне людей на друзей и врагов слова. Подлинно, агнцы и козлища. Я 
чувствую почти физически нечистый козлиный дух, идущий от врагов слова. 
Здесь вполне уместен аргумент, приходящий последним при всяком серьезном 
разногласии: мой противник дурно пахнет. 

Процесс обмирщения государственности не остановился на отделении 
церкви от государства, как его понимала французская революция. Социальный 
переворот принес более глубокую секуляризацию. 

                                                 
∗ Печатается по: Мандельштам О. Слово о культуре. – М., 1987. – С.40–43. 



V.ИЗ ОТЕЧЕСТВЕННОГО НАСЛЕДИЯ 
 

 

178

 

Намечается органический тип новых взаимоотношений, связывающий 
государство с культурой наподобие того, как удельные князья были связаны с 
монастырями. Князья держали монастыри для совета. Этим все сказано. Вне-
положность государства по отношению к культурным ценностям ставит его в 
полную зависимость от культуры. Культурные ценности окрашивают госу-
дарственность, сообщают ей цвет, форму и, если хотите, даже пол. Надписи на 
государственных зданиях, гробницах, воротах страхуют государство от раз-
рушения временем. 

Поэзия — плуг, взрывающий время так, что глубинные слои вре-
мени, его чернозем, оказываются сверху. Но бывают такие эпохи, когда 
человечество, не довольствуясь сегодняшним днем, тоскуя, как пахарь, 
жаждет целины времен. Революция в искусстве неизбежно приводит к 
классицизму. Не потому, что Давид снял жатву Робеспьера, а потому, что 
так хочет земля. 

Часто приходится слышать: это хорошо, но это вчерашний день. А я 
говорю: вчерашний день еще не родился. Его еще не было по-настоящему. 
Я хочу снова Овидия, Пушкина, Катулла, и меня не удовлетворяет исто-
рический Овидий, Пушкин, Катулл. 

Удивительно, в самом деле, что все возятся с поэтами и никак с 
ними не развяжутся. Казалось бы — прочел, и ладно. Преодолел, как те-
перь говорят. Ничего подобного. Серебряная труба Катулла: 

Ad claras Asiae volemus urbes1 
 

мучит и тревожит сильнее, чем любая футуристическая загадка. Этого нет 
по-русски. Но ведь это должно быть по-русски. Я взял латинские стихи, 
потому что русским читателем они явно воспринимаются как категория 
долженствования: императив звучит в них нагляднее. Но это свойство 
всякой поэзии, поскольку она классична. Она воспринимается как то, что 
должно быть, а не как то, что уже было. 

Итак, ни одного поэта еще не было. Мы свободны от груза воспомина-
ний. Зато сколько радостных предчувствий: Пушкин, Овидий, Гомер. Когда 
любовник в тишине путается в нежных именах и вдруг вспоминает, что это уже 
было: и слова, и волосы, и петух, который прокричал за окном, кричал уже в 
Овидиевых тристиях, глубокая радость повторенья охватывает его, голово-
кружительная радость: 

                                                 
1 Букв.: «Мы стремимся в ясные города Азии» (лат., К а т у л л , стихотворение. 

XLVI, стих 6.). 



О поэтической речи 
 

 

179

 

Словно темную воду, я пью помутившийся воздух 
Время вспахано плугом, и роза землею была.  
 
Так и поэт не боится повторении и легко пьянеет классическим 

вином. 
То, что верно об одном поэте, верно обо всех. Не стоит создавать 

никаких школ. Не стоит выдумывать своей поэтики.  
 

*          *         * 
 
В жизни слова наступила героическая эра. Слово — плоть и хлеб. Оно 

разделяет участь хлеба и плоти: страдание. Люди голодны. Еще голоднее го-
сударство. Но есть нечто более голодное: время. Время хочет пожрать госу-
дарство. Как трубный глас звучит угроза, нацарапанная Державиным на гри-
фельной доске. Кто поднимет слово и покажет его времени? Нет ничего более 
голодного, чем леонтьевское византийское государство: оно страшнее голод-
ного человека. Сострадание к культуре, отрицающей слово, – общественный 
путь и подвиг современного поэта. 

В ком сердце есть, тот должен слышать, время, 
Как твой корабль ко дну идет... 
 
Не требуйте от поэзии сугубой вещности, конкретности, матери-

альности. Это тот же революционный голод. Сомнение Фомы. К чему 
обязательно осязать перстами? А главное, зачем отождествлять слово с 
вещью, с предметом, который оно обозначает? 

Разве вещь хозяин слова? Слово — Психея. Живое слово не обозначает 
предмета, а свободно выбирает, как бы для жилья, ту или иную предметную 
значимость, вещность, милое тело. И вокруг вещи слово блуждает свободно, 
как душа вокруг брошенного, но незабытого тела. 

То, что сказано о вещности, звучит несколько иначе в применении к 
образности: 

Prends 1’éloquence et tords-lui son cou1! 
 
Пиши безóбразные стихи, если сможешь, если сумеешь. Слепой 

узнает милое лицо, едва прикоснувшись к нему зрячими перстами, и слезы 

                                                 
1  Букв.: «Возьми красноречие и сверни ему шею!» (франц., из стихотворения 

П.Верлена «Art poétique».) 



V.ИЗ ОТЕЧЕСТВЕННОГО НАСЛЕДИЯ 
 

 

180

 

радости, настоящей радости узнавания, брызнут из глаз его после долгой 
разлуки. Стихотворение живо внутренним образом, тем звучащим слеп-
ком формы, который предваряет написанное стихотворение. Ни одного 
слова еще нет, а стихотворение уже звучит. Это звучит внутренний образ, 
это его осязает слух поэта. 

И сладок нам лишь узнаванья миг.  
 
Ныне происходит как бы явление глоссолалии. В священном ис-

ступлении поэты говорят на языке всех времен, всех культур. Нет ничего 
невозможного. Как комната умирающего открыта для всех, так дверь 
старого мира настежь распахнута перед толпой. Внезапно всё стало дос-
тоянием общим. Идите и берите. Всё доступно: все лабиринты, все тай-
ники, все заповедные ходы. Слово стало не семиствольной, а тысяче-
ствольной цевницей, оживляемой сразу дыханием всех веков. В глоссо-
лалии самое поразительное, что говорящий не знает языка, на котором 
говорит. Он говорит на совершенно неизвестном языке. И всем, и ему 
кажется, что он говорит по-гречески или по-халдейски. Нечто, совер-
шенно обратное эрудиции. Современная поэзия, при всей своей сложно-
сти и внутренней исхищренности, наивна: 

Ecoutez la chanson grise…1 
 
Синтетический поэт современности представляется мне не Вер-

харном, а каким-то Верленом культуры. Для него вся сложность старого 
мира — та же пушкинская цевница. В нем поют идеи, научные системы, 
государственные теории так же точно, как в его предшественниках пели 
соловьи и розы. Кто сказал, что причина революции — голод в между-
планетных пространствах? Нужно рассыпать пшеницу по эфиру. 

                                                 
1 «Послушайте эту простую песенку…» (франц.) – контаминация строк из стихо-

творения Верлена «Ecoutez la chanson bien douce» (букв.: «Послушайте нежную песенку…» и 
«Art poétique» («Rien de plus cher que la chanson grise…» – «Нет ничего дороже простой 
песенки…»). 


